**ESMÂ-İ HÜSNÂDAN HAYATIMIZA YANSIMALAR**

**Yüce Allah, esmâsının yansımalarının kullarında görülmesini ister.**

Allah’ın sevgisine ulaşmak isteyen mümin, O’nun isimlerini tanımaya gayret eder. Bu güzel isimlerden hangilerini hayatına yansıtabileceğini araştırır. Böylece hayatına ayna tutacak davranışları öğrenir.

Allah’ın isimlerini sayan[[1]](#footnote-1), ezberleyen[[2]](#footnote-2) kişilerin cennete gireceğini bildiren hadislerde geçen “saymak” (ihsâ) ve “ezberlemek” (hıfz) kelimeleri ile kastedilen, bu isimleri anlamadan ezberlemek ve tekrarlamak değil; Allah’ın güzel isimlerini tanımak ve O’nun istediği davranışları sergilemektir.[[3]](#footnote-3)

**Esmâ-i hüsnâ kullarda saygı hissi uyandırır.**

Yüce Rabbimizin güzel isimlerini yakından tanımak, O’na olan yakınlığımızı artırır. O’nun güzel isimleri hakkında yeterli bilgiye sahip olmak gerçek huzura ulaşmanın yollarından biridir. Çünkü esmâ-i hüsnâ, kalplere huzur ve sükûnet verir, lütuf ve rahmet ümidi aşılar.[[4]](#footnote-4)  Bunun için kişi, hayatının her döneminde o güzel isimleri yakından tanıyıp yaşamalı ve yaşatmalıdır. Gerçek huzura ulaşmanın yollarından biri de, esmâ-i hüsnâ hakkında yeterli bilgiye sahip olmaktan geçer.

 **ESMÂ-İ HÜSNÂNIN *KARAKTERİMİZE VE İLETİŞİMİMİZE YANSIMALARI***

***es- Selâm (c.c.): Selâmetin kaynağı olup esenlik veren, kurtaran, selamete çıkaran.[[5]](#footnote-5)***

Es-Selâm isminin izlerini karakterinde bulundurmak isteyen kişi, selim bir kalple Rabbinin huzuruna ulaşmayı amaçlar. Selim kalp; kin, nefret, haset, su-i zan gibi kötü duygulardan uzak durarak temiz fıtratını koruyan kalptir. Bu güzelliğe sahip bulunan kişi insanlara karşı iyi niyet besler, zandan mümkün olduğunca uzak durur.

Kalp, ilâhî nurun yansıması ile kişinin hidayete erdiği bir yer olarak Hakk’ın aynası kabul edilmiştir.[[6]](#footnote-6) Allah Teâlâ'nın baktığı yerler olan kalpler temiz tutulmalıdır.

Yüce Allah, selim kalbe sahip olmanın dünyevi kazançlardan çok daha önemli olduğunu şu ayet-i kerimede bizlere bildirmiştir. “O gün, ne mal fayda verir ne de evlât. Ancak Allah’a kalb-i selim ile gelenler müstesna.”[[7]](#footnote-7)

İnsanları arkalarından çekiştirip dedikodu yapmayı yasaklayan Efendimiz (s.a.s.), sû-i zan ve gıybet gibi günahların kalbin selim sıfatını bozmasından duyduğu endişeyi şu ifadelerle dile getirmiştir: “Ashâbımdan hiç kimse bana bir başkası hakkında (beni rahatsız edecek) bir şey iletmesin. Zira ben sizin karşınıza salim olan bir kalple çıkmayı arzu ediyorum.”[[8]](#footnote-8)

Selam isminin güzelliklerini hayatına aktarmaya çalışan kişi, kalbini Allah’ın razı olmayacağı bütün kötü duygulardan arındırmaya çalışır, ne eliyle ne de diliyle birine zarar verir:

“Rahmân’ın kulları, yeryüzünde vakar ve tevazu ile yürüyen kimselerdir. Cahiller onlara laf attıkları zaman, "selâm!" der (geçer) ler.”[[9]](#footnote-9)

***el-Mü’min (c.c.): Korku ve endişeden emin kılan.[[10]](#footnote-10)***

Allah'ın el-Mü’min vasfının tecellilerine cân-ı gönülden inanan kişiler, bu ismin eserlerini üzerlerinde taşırlar, etraflarına güven yayarlar. Yakınları, onlardan bir zarara uğramayacakları konusunda emindir. Bu kişilerin, kendilerine düşmanca davrananlara dahi kötülükleri dokunmaz.

es-Selâm ve el-Mümin ism-i şeriflerinin özelliklerini taşıyanlar barışçıl ve güvenilir kişilerdir. Hak Teala’nın özelliklerini kendinde en çok barındıranlar en üstün, en başarılı olan ve cennete girmeyi hak eden insanlar olacaklardır.[[11]](#footnote-11)

Olgun mümin, güvenilir olma konusunda o kadar hassastır ki, yaptığı şakalarda bile yalan bulundurmaması gerektiğinin bilincindedir. Çünkü mümin kişi “İnsanları güldürmek için yalan söyleyen kimselere yazıklar olsun.”[[12]](#footnote-12), “Her duyduğunu söylemesi kişiye yalan olarak yeter!”[[13]](#footnote-13) buyuran Rahmet Elçisinin güvenilir olma konusunda son derece hassas olduğunun farkındadır.

***el-Aziz (c.c:) Mağlub edilmesi mümkün olmayan, mutlak kudret ve üstünlük sahibi.***

el-Aziz isminin özelliklerini karakterine yansıtan insan, kendi yeteneklerine güvenip kibirlenmez. Gerçek üstünlüğün Allah’a kul olmaktan geçtiğini bilir. Mütevazı bir duruş sergileyip insanların onurunu ve saygınlığını korumaya çalıştıkça Allah katındaki değerimiz artar: “…Allah için tevazu gösteren kişiyi Allah ancak yüceltir…”[[14]](#footnote-14)

Sevgili Peygamberimizi rol model alan kişiler, her varlığı değerli görürler ve insanları incitmeme hususunda büyük bir titizlik gösterirler. Kibirli olmanın en büyük kötülüklerden biri olduğunu bizzat Allah’ın Elçisinden öğrenmişlerdir: “…Müslüman kardeşini küçük görmesi, kişiye kötülük olarak yeter…”[[15]](#footnote-15)

Hazret-i Peygamberin yaşadığı şu hadise, kalpleri incitmeme konusunda inananlara yol göstermiştir: Resûlullah, Mekke’nin ileri gelen müşriklerinden biriyle konuşurken o dönemin müezzinlerinden olan âmâ sahâbî Abdullah bin Ümm-i Mektum yanına gelir. İslâm hakkındaki sohbet hayli koyulaştığı anda İbn-i Ümmü Mektûm, “Bana doğru yolu göster, ey Allah’ın Resûlü!” der. Peygamberimiz, ondan yüzünü çevirip konuştuğu şahsa döner ve onunla konuşmaya devam eder. Bu esnada, şu âyetlere muhatap olur: “(Peygamber), âmânın kendisine gelmesinden ötürü yüzünü ekşitti ve çeviriverdi! Sen nereden biliyorsun, belki o temizlenecek yahut öğüt alacak da bu öğüt ona fayda verecek! Kendini muhtaç görmeyene gelince, sen ona yöneliyorsun!...”[[16]](#footnote-16)

“Rahmet Elçisinin bütün arzusu, Mekke’nin ileri gelenlerinden olan Utbe b. Rebîa, Ebû Cehil ve öz amcası Abbâs b. Abdülmuttalib’i kazanmaktı. Şayet onları kazanabilirse, belki de bütün aileleri ve çevreleri İslâm’a girecekti. Bu nedenle belli bir kıvama gelen sohbetin kesilmesini istememişti. İbn Ümmü Mektûm’a biraz sonra da dönebilir, sorularına genişçe cevap verebilirdi. Hatta Peygamber Efendimizin yüz çevirdiğini İbn Ümmü Mektûm hissetmemişti bile. Şüphesiz Yüce Allah, Resûlünün niyetini de çok iyi bilmekteydi. Fakat O, dine davet adına da olsa, Müslüman bir âmâdan yüz çev~~i~~rilip, müşriklere iltifat edilmesine razı olmadı. Zira İbn Ümmü Mektûm bir âmâ idi, görmüyordu fakat gözleri kapalı ise de gönlü açıktı. Peygamber beden diliyle de olsa ondan yüz çevirmemeliydi... Rahmet Elçisi, daha sonra uyarılmasına sebep olan bu gönül insanını daha yakından tanıyacak ve bir ömür boyu ona hak ettiği değeri verecekti.”[[17]](#footnote-17)

Daha sonra Hz. Peygamberin İbn Ümmü Mektûm’a iltifat edip ikramda bulunduğu ve~~,~~ “Ey kendisinden dolayı Rabbimin beni azarladığı zat, merhaba!” diye hitap ettiği bilinmektedir.[[18]](#footnote-18)

Ne yazık ki bu gönül hassasiyetinden mahrum olan nice insan, nebevi örnekleri unutuyor. Bu nedenle de sözünün neticesini ölçüp tartmadan, kullandığı kelimeleri gönül süzgecinden geçirmeden muhatabıyla konuşabiliyor. Söylediği bir sözün, mümin kardeşinin gönül aynasını paramparça edebileceğini hiç dikkate almıyor.

***el-Cebbâr (c.c.): Eksikleri tamamlayan, yaratılmışların halini iyileştiren, hakkı galip getiren, her güçlüğü kolaylaştıran, her kırığı onaran.[[19]](#footnote-19)***

Bu ismin güzelliklerini karakterine yansıtan kişi, herkes tarafından sevilen, tekrar tekrar görülmek istenen, insanlara faydalı olan, dostlarının yaralarını sarmaya gayret eden biridir.[[20]](#footnote-20)

Gönülleri kazanmada, kırgınlıkları onarmada bizzat kendi yaşantısıyla örnek olan Peygamberimiz (sav), sevgili kızı Fâtıma ile damadı Hz. Ali arasında yaşanan bir kırgınlığı öğrendiğinde hemen olayla ilgilenmişti. Allah’ın Resûlü, kızı Fâtıma’nın evine gelmiş ve evde Ali’yi göremeyince Fâtıma’ya, “Amcanın oğlu nerede?” diye sormuştu. Fâtıma, “Aramızda bir kırgınlık oldu. Bana kızdı, çıkıp gitti. Gündüz uykusunu yanımda uyumadı.” diye cevaplamış, bunun üzerine Allah Resûlü, “O nerede, bir bak.” diyerek Ali’yi araması için birini göndermişti. Adam geri geldiğinde, “Ey Allah’ın Resûlü! Mescitte uyuyor.” demişti. Hz. Ali’yi uzanmış, bir yanından elbisesi açılmış, üstü başı toz toprak içinde kalmış hâlde gören Resûl-i Ekrem, bir taraftan onun üzerindeki toz toprağı silerken, diğer taraftan da, “Kalk ey toprağın babası (Ebû türâb)!”[[21]](#footnote-21) diyerek tesellide bulunmuştu.[[22]](#footnote-22)

Efendimizin (s.a.s.) anlattıklarından ve yaşantısından öğreniyoruz ki; mümin kırgınlığa, gücenmeye yol açacak olumsuz tavırlardan uzak durmalı, kırgın kalpleri onarmak için elinden geleni yapmalıdır.

***el-Fettâh (c.c.) : Kullarına iyilik, rızık ve rahmet kapılarını açan, teşebbüslerinin önündeki tıkanıklığı gideren, kalplerin üzerindeki perdeleri kaldıran, anlaşılmayan her sorunu kolaylıkla çözen.[[23]](#footnote-23)***

Allah Teâla, el-Fettâh ismiyle mazlumlara yardım eder, keder ve ızdırap içinde yaşayanların acılarını giderir, darda kalmış kullarına yardım edenleri de rızasına erdirir. Kulun el-Fettâh isminden nasibi, yaratılanlara hayır kapılarını açmak, kendi gibi darda kalmışlara yardım etmek, herkesin derdini anlatabileceği, anlattığında da çözüm bulabileceği biri olmaktır.[[24]](#footnote-24)

el-Cebbâr ve el-Fettâh isimlerinin güzelliklerini karakterlerine yansıtan kişiler şu hadisin yaşayan misali gibidirler: “Müminler, birbirlerini sevmede, birbirlerine merhamet ve şefkat göstermede, tıpkı bir organı rahatsızlandığında diğer organları da uykusuzluk ve yüksek ateşle bu acıyı paylaşan bir bedene benzer.”[[25]](#footnote-25)

 ***el-Ğafûr / El-Ğaffâr (c.c.): Günahları dünyada örten, âhirette bağışlayan[[26]](#footnote-26); kusurları örten, suçları bağışlayan.[[27]](#footnote-27)***

el-Ğafûr isminin güzelliklerini karakterine yansıtan kişi, yapılan yanlışları ifşa etmez, gördüğü kusurları örtmeye çalışır. Haksızlığa uğradığında af yolunu seçer. Muhatabına hatasını telafi etmesi için süre verir. Ve... Hataları affetmenin bir erdem olduğunu bilir: “İyilikle kötülük bir olmaz. Kötülüğü en güzel bir şekilde sav. Bir de bakarsın ki, seninle arasında düşmanlık bulunan kimse sanki sıcak bir dost oluvermiştir.”[[28]](#footnote-28)

Peygamberimiz (s.a.s.) verdiği örneklekle bizlere affetme erdemini çok güzel bir şekilde öğretmiştir. Onun güzel sözlerinden kusurları örtmenin ve hataları affetmenin şahsiyetteki izzeti göstermekte olduğunu anlıyoruz: “…Allah affeden bir kulun ancak şerefini artırır…”[[29]](#footnote-29) Müminler, kesinlikle bu isimle ahlâklanmalıdır. Rabbi tarafından affedilmek için affedici olmalıdır. “Kim bir Müslümanın ayıbını örter, kusurunu bağışlarsa Allah da kıyamet gününde onun kusurlarını bağışlar.”[[30]](#footnote-30)

Sevgili Peygamberimiz, kendisine karşı yapılacak dedikodu, gıybet, hakaret gibi bağışlaması çok zor olan ve hesabı kıyamete kalan hataları peşinen affettiğini Allah’a arz eden bu şahsı örnek vererek affetmenin ne kadar önemli bir yücelik olduğunu vurgulamıştır.

***el-Kahhâr (c.c.): Yenilmeyen, yegâne kudret ve tasarruf sahibi.[[31]](#footnote-31)***

Bu ismin güzelliklerini karakterine yansıtmak isteyen kişi, kötülük yapmaktan korunur. İlgiye muhtaç olanları incitmemeye dikkat eder, beddua almaktan sakınır. Kahra değil lütfa vesile olmaya çalışır.[[32]](#footnote-32)

Öfke, dünyaya gereğinden fazla düşkünlük gibi nefsani zaaflardan uzak durmamız ancak Kahhâr isminin tecellisiyle olur.[[33]](#footnote-33)

 Unutmayalım ki, insanlara ve diğer canlılara haksızlık ve zulmetmek Allah’ın gazabına uğramaya sebep olur. Engin hoşgörüsüyle bize örnek olan Peygamberimiz, öfkesine hakim olamayıp beddua edenleri şu şekilde uyarmıştır: “...Şunu bilin ki, kim bir şeye haksız olarak lânet ederse o lânet kendisine döner.”[[34]](#footnote-34)

Nezaketin ve zarafetin en güzel örneği olan Resûlullah akşama erdiğinde şöyle dua ederdi: “Allah’ım, ben bir insanım. Hangi Müslüman’a ağır ve incitici konuştuysam, bunu, onun için arınma ve mükâfat (vesilesi) kıl.”[[35]](#footnote-35) Peygamberimizin bu güzel duası, bilmeden kırıp incittiklerimize karşı bizim de aynı duyarlılığı göstermemiz gerektiğine işaret eder.[[36]](#footnote-36)

 ***el-Vehhâb (c.c.): Karşılık beklemeden bol bol veren.[[37]](#footnote-37)***

Kulun el-Vehhâb isminden nasîbi, bütün yaratılmışlara bol bol iyilikte bulunmak, verdiğini yalnız Allah rızasını elde etmek için vermek, yaptığı iyilik sebebiyle karşılık veya teşekkür beklememektir.[[38]](#footnote-38) Bu ismin güzelliklerini karakterine yansıtan kişi, iyilik yapmaya doymaz. İnfak ederken emaneti sahibine ulaştırdığını düşünür. Kur’an’da bu güzel yardım ahlâkından övgüyle bahsedilmiştir:

“(Yardımda bulunanlar şöyle derler:) “Biz sizi Allah rızâsı için doyuruyoruz; sizden ne bir karşılık ne de bir teşekkür bekliyoruz”[[39]](#footnote-39)

 Âyete göre en değerli iyilik, herhangi bir maddî veya mânevî menfaat düşüncesi taşımadan ve her ay düzenli olarak yapılan iyiliktir. Kutsî bir hadiste bu şekilde gönüllü iyilik ve ibadet yapanların kalplerinin ve yollarının aydınlanacağı; kararlarının isabetli, işlerinin hayırlı ve faydalı olacağı bildirilmiştir.[[40]](#footnote-40)

İnsanlar arasında vermeyi seven, elinde olanın en iyisinden paylaşmayı başarabilen kişiler, Allah'ı Vehhâb ismini layıkıyla anlayarak yaşayanlardır.

***el-Latîf (cc): En gizli ve ince hususları dahi bilen, hiç kimse tarafından bilinip sezilemeyen en ince noktalara vâkıf olan, yaratılmışlara rıfk ile muamele eden.[[41]](#footnote-41)***

Bu ismin güzelliklerini karakterine yansıtabilen kişi, yaşadığı imtihanlardaki hayrı görür. Kimsenin bilmediği dertlerini Rabbine arz edebileceğini bilir. Aynı zamanda gönül incitmeden iyilik yapan biridir.[[42]](#footnote-42)Her zorluğun ardından bir kolaylığın geleceğini unutmaz. Hayatının zorlu dönemlşerinde, “Şüphesiz her zorlukla beraber bir kolaylık vardır” ayetini hatırlayarak manevi anlamda güç kazanır.

Bu ismi rehber edinen kişilere en güzel örnek teşkil edenlerden biri de Hz Ebû Bekir’dir. Güzel ahlâkın önemini çeşitli vesilelerle vurgulayan Efendimiz bir gün ashabının arasında otururken, bir kişi gelip Hazret-i Ebu Bekir’e hakaret eder. Ebu Bekir cevap vermeyip sükût eder. O kimse ikinci defa aynı şekilde hakaret etti. Ebu Bekir yine sükût eder. Adam üçüncü defa hakaret edince, Ebu Bekir dayanamayıp ona hak ettiği cevabı verir. Bunun üzerine Resûlullah hemen oradan kalkıp yürümeye başlar.

Ebu Bekir ardından yetişerek: “Ya Resûlallah, yoksa bana darıldınız mı?” deyince Resûlullah: “Hayır, darılmadım. Semadan bir melek inmiş, o kimsenin sana söylediklerini yalanlıyor, senin adına ona cevap veriyordu. Sen karşılık verip intikamını alınca, melek gitti, onun yerine şeytan geldi. Bir yere şeytan gelince ben orada durmam!” buyurur.[[43]](#footnote-43)

Davranış konusunda seçimimizi yaparken şöyle düşünmek bakış açısını değiştirmeye yardımcı olabilir:

Önemli olan haklı olmak mı mutlu olmak mı? Haklı olmayı mutlu olmaya tercih etmek, hüsrandan başka bir sonuç doğurmayacaktır.

Münakaşadan uzak durma konusunda örnek vereceğimiz bir hadis-i şerif teşvik edici olacaktır. Peygamberimiz buyuruyor ki: “Ben, haklı bile olsa münâkaşayı terk eden kimseye cennetin kenarında bir köşk verileceğine kefîlim. Şakadan bile olsa, yalan söylemeyen kimseye cennetin ortasında bir köşk verileceğine kefilim. Ahlakını güzelleştiren kişiye de cennetin en üstünde bir köşk verileceğine kefîlim.”[[44]](#footnote-44)

Furkan Suresinde Rahman’ın gerçek kulları şu şekilde anlatılır: “O iyi kullar, asılsız şeylere şahitlik etmezler; boş ve mânasız davranışlarla karşılaştıklarında onurluca çekip giderler.”[[45]](#footnote-45)

Yüce Rabbimiz Hz. Musa ve Hz. Harun’u Firavun’a gönderirken bile üslubun yumuşak olması gerektiğini belirtir: “İkiniz beraber Firavun’a gidin, çünkü o sınırı çok aştı. Yine de ona söyleyeceklerinizi yumuşak bir üslûpla söyleyin, ola ki aklını başına toplar veya içine bir korku düşer.”[[46]](#footnote-46)

Bu güzel örnekleri bilen ve el-Latîf isminden ilham alan kullar, Allah’ın kullarına hoşgörülü davranmak nezaket ve yumuşaklıkla hareket etmek gibi niteliklere sahip olurlar[[47]](#footnote-47). Bu ismin güzelliklerini rehber edinen kişi insanlara şefkatli ve anlayışlı davranmalı, kaba davranışlardan uzak durmalıdır.

***El-Halîm (c.c.): Sabırlı, acele ve kızgınlıkla muamele etmeyen, kudreti olduğu halde cezalandırmayan, tevbe için fırsat tanıyan, günahları yüzünden kullarına olan lutuf ve ihsanını esirgemeyen.[[48]](#footnote-48)***

Bu ismin güzelliklerini karakterine yansıtan kişi, hatalarını telafi etmesi için kendisine süre verildiğinin farkındadır. Allah’ın affını bir nimet bilir ve tevbe etmeyi ertelemez. Şahsına yapılan haksızlıkları gurur meselesi yapmaz. Bağışlamakta zorluk çekmez...

Kulun el-Halîm isminden kazanacağı güzel vasıf, öfkesini yenmesi, kırgınlıklarını kine dönüştürmemesidir. Allah’ın halîm olduğunu bilen kişi, yapılan kötülüklerin kimsenin yanına kâr kalmayacağını, Rabbimizin günah işleyen kullarına, kendi hatalarını anlayıp telafi etmek için süre verdiğini bilir. Yüce Rabbimiz ayet-i kerimede şöyle buyurmaktadır:

“...İyilikle kötülük bir olmaz. Sen (kötülüğü) en güzel şekilde önle. O zaman (göreceksin ki), seninle arasında düşmanlık bulunan kimse, sanki candan bir dost oluvermiştir.”[[49]](#footnote-49)

Şahsına karşı yapılan hata, kusur ve kabalıkları Allah için affeden Resûlullah’ın sabrını örnek almalıyız. Hz Muhammed’in ümmeti olarak bizler de O’nun haliyle hallenmeye gayret etmeliyiz. Kusurları affetmeye, kaynaşmaya, kardeş olmaya, yakınlarımızı yalnızca bayramdan bayrama hatırlamak yerine fırsat oldukça onlarla görüşmeye çalışmalıyız. “Merhamet ancak kalbi katılaşmış inançsız bedhahların kalbinden kaldırılmıştır.”[[50]](#footnote-50) buyruğunu unutmamalı, engin gönüllü bir “rahmet insanı” olmalıyız. Şahsımıza yapılan haksızlıkları gurur meselesi yapmamalıyız. Öfkeye kapılarak kin gütmek ve intikam peşine düşmek gönül hamlığıdır. Şahsımıza karşı işlenen hata ve kusurları affedebilmeyi, nefsimizin arınmasına ve günahlarımızın bağışlanmasına vesile bilmeliyiz.

Bir mümin, beşeri münasebetlerinde gönül incitmemeye gayret etmeli ve yanlışlıkla yaptığı hatalardan dolayı da muhatabından helallik almaya çalışmalı ve kıyamet günü; “Kitabını oku! Bugün sana hesap sorucu olarak kendi nefsin yeter.”[[51]](#footnote-51) hitâbına muhatap olacağını unutmamalıdır.

Şu âyet-i kerîme, Hak dostlarındaki şu hassasiyetlere işaret etmektedir: “O takvâ sahipleri ki, bollukta da darlıkta da Allah için harcarlar; öfkelerini yutarlar ve insanları affederler. Allah da güzel davranışta bulunanları sever.”[[52]](#footnote-52) Yine bu hususta riayet edilmesi gereken esasları Peygamber Efendimiz şu sözleriyle haber vermişlerdir:

 “Seninle ilgisini kesenden sen ilgini kesme! Sana vermeyene sen ver! Sana kötülük edeni bağışla!” [[53]](#footnote-53), “Hiçbiriniz; «Ben insanlarla beraberim, eğer insanlar iyilik yaparlarsa ben de iyilik yaparım, kötü davranırlarsa ben de kötü davranırım.» diyerek (başkalarını taklit eden) şahsiyetsiz kimselerden olmasın! Aksine; insanlar iyilik yaparlarsa iyilik yapmak, kötü davranırlarsa haksızlık etmemek (zulme sapmamak) için nefsinizi terbiye edin.”[[54]](#footnote-54)

Halîm olup olmadığımız, tartışmanın olmadığı sakin ortamlarda ortaya çıkmaz; bu güzel vasfa sahip olup olmadığımız saldırı, haksızlık ve kabalıklara maruz kaldığımız kriz zamanlarında belli olur. Yüce Allah’ın kalplerimize baktığını düşünerek ve kalplerimizden geçen duyguları, akıl süzgecinden geçirerek hareket etmek yerinde olacaktır.

***el-Ğafûr (cc): Kullarını dünya ve ahirette rezil etmeyen, günahlarından dolayı onları cezalandırmayan, kusurları örten, suçları bağışlayan.[[55]](#footnote-55)***

Bu ismin güzelliklerinden nasibini alan bir kişi, gördüğü kusurları örtmeye çalışır, kendine ait özel haklarda tolerans gösterir. Bazen muhatabına hatasını telafi etmesi için mühlet verir, bazen haklarını bağışlar. “Kim bir Müslümanın ayıbını örter, kusurunu bağışlarsa Allah da kıyamet gününde onun kusurlarını bağışlar”[[56]](#footnote-56) hadisinden haberdar olduğu için aşağıdaki örnekte olduğu gibi kendisine karşı yapılan hataları bağışlamakta zorluk çekmez:

Peygamberî terbiyeyle yoğrulan Hazret-i Ebu Bekir (r.a.), Mıstah isimli bir fakire devamlı olarak yardımda bulunuyordu. Kızı Hazret-i Aişe’yi hedef alan “İfk” (yani iftira) hadisesinde Mıstah’ın da iftiracılar arasında yer aldığını görünce, bir daha ona ve ailesine iyilik yapmayacağına dair yemin etti. Hz. Ebu Bekir’in yardımı kesilince Mıstah ve ailesi perişan bir hale düştü. Bunun üzerine şu ayet-i kerime nazil oldu: “İçinizden faziletli ve servet sahibi kimseler, akrabaya, yoksullara, Allah yolunda hicret edenlere (mallarından) vermeyeceklerine dair yemin etmesinler. Affetsinler, bağışlayıp geçsinler. Allah’ın sizi bağışlamasını arzulamaz mısınız? Allah çok bağışlayıcıdır, çok merhametlidir.” [[57]](#footnote-57)

Bu ayet-i kerimenin nüzulünden sonra Hz. Ebu Bekir (r.a.): “Ben elbette Allah’ın beni bağışlamasını isterim!” dedi. Ardından yemin keffareti vererek, yapmakta olduğu hayra devam etti.[[58]](#footnote-58) Bize yapılan kötülüğü affedemediğimizde ayet-i kerimenin “...Allah’ın sizi bağışlamasını arzulamaz mısınız?..” kısmını tekrar ederek kalbimizde kin duygusunun oluşmaması için çabalamamız gerekmektedir. Bu isimle ahlâklanan bir müslüman, insanların günahlarını alenî hâle getirmez. Onların peşine düşerek kimseyi küçük düşürmez. Affetme erdemini muhafaza etme gayretindedir.

***el-Vedûd (cc): Sâlih kullarını çok seven ve onlar tarafından çok sevilen.[[59]](#footnote-59)***

Bu ismin güzelliklerini karakterine yansıtan kişi, Yaratandan ötürü yaratılanı sever. Kendisi için arzu ettiği güzel şeyleri başkaları için de sevip arzu eder. Öfkelenmek için değil, sevmek için bahaneler bulur. Sevmek için her zaman sevilmeyi beklemez.

İnsanın bu dünyada görebileceği en saf sevgi olan Allah için sevmek, Allah’ı sevmenin doğal sonucudur. Yaratan’dan ötürü bütün insanlara ve bütün mahlûkata gönül haneleri açılmalı, şefkat, merhamet ve muhabbet duyguları ikram edilmeli, gönüller fethedilmelidir. Peygamberimiz’in (s.a.s.) şu önemli uyarısını unutulmamalıdır:

“İman etmedikçe Cennet’e giremezsiniz. Birbirinizi sevmedikçe de tam iman etmiş olmazsınız. Size bir şey söyleyeyim ki onu yaptığınız takdirde birbirinizi seversiniz: Aranızda selamı yayınız.” [[60]](#footnote-60)

Unutmamak gerekir ki, sevilmenin yolu sevmekten geçer. Nasıl ki tohum atılmayan ve sulanıp bakılmayan topraktan bir mahsul beklenemezse, gönül vermeden de gönül kazanmak da mümkün görünmemektedir. Kulun küçük görülmesi ve gönlünün incitilmesi, Yüce Allah’ın hoşnut olmadığı bir durumdur. “Kusursuz dost arayan dostsuz kalır.” sözünde belirtilen mesajı doğru anlayan bir müminden beklenen davranış, günah işlemeyi alışkanlık haline getiren din kardeşlerini kendi haline terk edip dışlamak değil, bilakis onlara müsamahakâr bir üslupla el uzatarak, nezih bir hayata dönmelerine yardımcı olmaktır.

Gönül hanelerimiz bütün canlılara açılmalı, Rabbimizin isimlerinin güzellikleri önce gönlümüze sonra ömrümüze yansımalıdır. Esmâ-i hüsnâ karakterimize yansımalı, engin gönüllü bir “rahmet insanı” olunmalı ki, merhamete muhtaç tüm gönüller fethedilsin!

Rabbimiz, cümlemizi gönül incitmekten muhafaza buyursun. Gönüllerimizi~~;~~ içinde bütün insanların huzur bulduğu bir rahmet deryası eylesin.

 Amin...

1. Buhârî, Tevhîd, 12. [↑](#footnote-ref-1)
2. Müslim, Zikr, 5. [↑](#footnote-ref-2)
3. İsmail Karagöz, Diyanet Avrupa Dergi, Mayıs 2008. [↑](#footnote-ref-3)
4. Diyanet İslam Ansiklopedisi, c.11, s. 404. [↑](#footnote-ref-4)
5. D.İ.A., c. 36, s.341. [↑](#footnote-ref-5)
6. Hadislerle İslam, D.İ.B. Yay., c.3, s.64. [↑](#footnote-ref-6)
7. Şuarâ, 26/88-89. [↑](#footnote-ref-7)
8. Ebû Dâvûd, Edeb, 28. [↑](#footnote-ref-8)
9. Furkân, 25/63. [↑](#footnote-ref-9)
10. D.İ.A., c.31., s. 556. [↑](#footnote-ref-10)
11. Murat Sülün, Diyanet Aylık Dergi, Temmuz 2012. [↑](#footnote-ref-11)
12. İbn Hanbel, II, 353. [↑](#footnote-ref-12)
13. Ebû Dâvûd, Edeb, 80. [↑](#footnote-ref-13)
14. Müslim, Birr,69. [↑](#footnote-ref-14)
15. Müslim, Birr,32. [↑](#footnote-ref-15)
16. Abese, 80/1-12. [↑](#footnote-ref-16)
17. Hadislerle İslam, c.4, s.267. [↑](#footnote-ref-17)
18. D.İ.A., c.20, s. 434. [↑](#footnote-ref-18)
19. D.İ.A., c.7, s. 181. [↑](#footnote-ref-19)
20. Fatma Bayram, 99 Esma Sonsuz Mana, s.59. [↑](#footnote-ref-20)
21. Buhârî, Salât, 58. [↑](#footnote-ref-21)
22. Hadislerle İslam, c.3, s. 365. [↑](#footnote-ref-22)
23. D.İ.A., c.12, s. 482. [↑](#footnote-ref-23)
24. Bayram, a.g.e., s.90. [↑](#footnote-ref-24)
25. Müslim, Birr, 66. [↑](#footnote-ref-25)
26. D.İ.A., c.20, s. 434. [↑](#footnote-ref-26)
27. Bayram, a.g.e.,s.75. [↑](#footnote-ref-27)
28. Fussilet, 41/34. [↑](#footnote-ref-28)
29. Müslim, Birr,69. [↑](#footnote-ref-29)
30. Buhârî, Mezâlim,3. [↑](#footnote-ref-30)
31. D.İ.A., c.24, s.169. [↑](#footnote-ref-31)
32. Bayram, a.g.e.,s.83. [↑](#footnote-ref-32)
33. Bayram, a.g.e.,s.82. [↑](#footnote-ref-33)
34. Ebû Dâvûd, Edeb, 45. [↑](#footnote-ref-34)
35. Müslim, Birr, 88. [↑](#footnote-ref-35)
36. Hadislerle İslam, c.3, s. 420. [↑](#footnote-ref-36)
37. D.İ.A., c.42, s. 610. [↑](#footnote-ref-37)
38. Bayram, a.g.e.,s.86-87. [↑](#footnote-ref-38)
39. İnsan,76/9. [↑](#footnote-ref-39)
40. Kur’an Yolu Tefsiri, c.5, s. 519; bkz. Buhârî, Rikāk, 38. [↑](#footnote-ref-40)
41. D.İ.A., c.27, s.108. [↑](#footnote-ref-41)
42. Bayram, a.g.e., s.126-127. [↑](#footnote-ref-42)
43. Ebû Dâvûd, Edeb, 41. [↑](#footnote-ref-43)
44. Ebû Dâvûd, Edeb,8. [↑](#footnote-ref-44)
45. Furkan, 25/72. [↑](#footnote-ref-45)
46. Taha, 20/44. [↑](#footnote-ref-46)
47. D.İ.A., a.y. [↑](#footnote-ref-47)
48. D.İ.A., c.15, s.334. [↑](#footnote-ref-48)
49. Fussilet, 41/34. [↑](#footnote-ref-49)
50. Ebû Dâvûd, Edeb, 58. [↑](#footnote-ref-50)
51. İsrâ, 17/14. [↑](#footnote-ref-51)
52. Âl-i İmrân, 3/134. [↑](#footnote-ref-52)
53. Ahmed bin Hanbel, Müsned, IV, 148, 158. [↑](#footnote-ref-53)
54. Tirmizî, Birr, 63. [↑](#footnote-ref-54)
55. D.İ.A., c.13 s.286. [↑](#footnote-ref-55)
56. Buhari, Mezalim, 3; Müslim, Zikir, 38. [↑](#footnote-ref-56)
57. Nûr, 24/22. [↑](#footnote-ref-57)
58. Buhârî, Meğâzî, 34; Müslim, Tevbe, 56; Taberî, Tefsîr, II, 546. [↑](#footnote-ref-58)
59. D.İ.A., c.42,s.598. [↑](#footnote-ref-59)
60. Müslim, Îmân, 93. [↑](#footnote-ref-60)