|  |  |
| --- | --- |
| Slayt No | Slayt İçeriği |
| 1 | Seni biriyle tanıştırmak istiyorum. O, insanları, hayvanları, canlıları hatta yaratılan her şeyi seven ve sevgisini gösteren biri.Gittiği her yere iyilik dağıtan, kötülüklere bile iyilikle karşılık veren.Daha birçok güzel özelliği sebebiyle de Allah’ın en çok sevdiği kişi...Onu daha yakından tanımak ister misin? |
| NOT | Yüce Allah, Hz. Peygamber’e sevgi ve saygı göstermeyi emretmiş, onu yüceltmeyi imanın bir gereği saymıştır. Kur’ân-ı Kerîm’de Allah’ı tesbih etmekle Resûlü’ne saygı yan yana zikredilmiştir:**“Doğrusu seni şahit, müjdeci ve uyarıcı olarak gönderdik. Ey insanlar, siz de Allah'a ve Peygamberine inanasınız, ona yardım edesiniz, O'na saygı gösteresiniz ve O'nu sabah akşam tesbih edesiniz.”** (Fetih, 48/8-9) |
| 2 | O âlemlere rahmet olarak gönderilen **Hz. Muhammed Mustafa (s.a.s).** Allah için birbirini seven insanların, sevgisini dile getirip paylaşmasını isteyen biriydi O. ( Ebû Dâvûd, Edeb, 112-113) “Ey Muâz, ben seni seviyorum.” demişti bir gün Muâz b. Cebel’in elini tutarak. Bunun üzerine Muâz da, “Ben de seni seviyorum, ey Allah’ın Elçisi!” diye karşılık vermişti. (Ebû Dâvûd, Vitr, 26) Sevgideki derinliği hissettirebilmek için sevginin dile getirilmesi gerektiğini ne güzel ifade etmişti Allah Resûlü. |
| NOT | Allah Resûlü (s.a.s), sevdiğini söylemeyi ümmetine tavsiye ederdi. Kendisi de sevgisini sunmaktan kaçınmazdı. Muâz İbni Cebel (ra)’den rivayet edildiğine göre Resûlullah sallallahu aleyhi ve sellem, Muâz’ın elini tutmuş ve şöyle buyurmuştur: “Ey Muâz, Allah’a yemin ederim ki, ben seni gerçekten seviyorum. Sonra da ey Muâz sana her namazın sonunda: “Allahım! Seni anmak, sana şükretmek ve sana güzelce kulluk etmekte bana yardım et!” duasını hiç bırakmamanı tavsiye ediyorum.” (Ebû Dâvûd, Vitr 26; Nesâî, Sehv 60. Ayrıca bk. Tirmizî, Zühd 30)Resûlullah’ın Kur’an’dan bir sûre öğretmek için yanına çağırdığı Ebû Saîd b. Muallâ’nın elini tutması ( Buhârî, Tefsîr, (Fâtiha) 1),Kalbindeki katılıktan şikâyet eden bir adama kalbinin yumuşaması için yetimin başını okşamasını tavsiye etmesi (İbn Hanbel, II, 264), Tokalaşmanın insanlar arasındaki kini gidereceğini bildirerek bunu teşvik etmesi (Muvatta’, Hüsnü’l-hulk, 4) onun sevgiyi ifade etmeye verdiği önemi göstermektedir.İnsanları Allah için sevenlerin ulaşacağı mükâfatı şöyle müjdelemiştir Canlar Cananı:Ve kıyamet gününde Allah Teâlâ şöyle nida eder: “Nerede benim rızam için birbirlerini sevenler! Gölgem dışında hiçbir gölgenin olmadığı böyle bir günde onları kendi gölgemde gölgelendireceğim. (Benim himayemden başka hiçbir himayenin olmadığı böyle bir günde onları, özel himayeme alacağım).” (İbn Hanbel, II, 338) |
| 3 | Anlattıklarını kendisi de uygulayan bir peygamberdi O.Severdi insanları; büyük küçük herkese değerli olduğunu hissettirirdi.Birini çok seviyorsa onun sevdiklerini de sever ya hani insan.Allah’ın yarattığı varlıkları da seviyor ve sevgisini gösteriyordu Sevgililer Sevgilisi (s.a.s).O, büyüklere değer verdiği gibi çocuklara da önemli olduklarını hissettirirdi; onların yanından geçerken selâm vermeyi ihmal etmezdi. (Müslim, Selâm, 14) |
| NOT | O (s.a.s), kızı Fâtıma yanına geldiğinde ayağa kalkıp karşılamayı, elinden tutup kendi yerine oturtmayı severdi. (Ebû Dâvûd, Edeb, 143-144)Peygamberimizin, çocuklarla bire bir ilgilenip onlara dua ettiğine dair rivayetler bulunmaktadır. Nitekim kucağına aldığı çocukların mallarının ve nesillerinin bereketlenmesi, bağışlanmaları ve merhamete erişmeleri için ettiği sayısız dua vardır. (Müslim, Fedâilu’s-sahâbe, 143)Allah Resûlü gençlerin katıldığı ok atışı, at ve deve yarışlarını teşvik ediyor, bazen ödül koyuyordu. (Dârimî, Cihâd, 37) Hatta kendisi de bizzat at eğitip onunla yarışlara katılıyordu. (Ebû Dâvûd, Cihâd, 60) Her yıl ensar çocuklarını güreştirirdi. (Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, X, 33) Zaman zaman at yarışları yaptırırdı. (Tirmizî, Cihâd, 22) |
| 4 | İyilik yapmak Peygamberimizin şahsiyetinin vazgeçilmez yönlerindendi. Onun insanlara iyilik yapmayı ne kadar sevdiğine, en yakını olan eşi Hz. Hatice de şahitti:**“Sen akrabanla ilgilenirsin, işini görmekten âciz olanların yükünü yüklenirsin, yoksula kazanç kapısı sağlarsın, misafiri ağırlarsın, başa gelen her türlü musibette (insanlara) yardım edersin.” (**Buhârî, Bed’ü’l-vahy, 1) |
| NOT | Hz. Peygamberin iyilik öncüsü olduğuna dair pek çok örnek vardır. Bunlardan biri de torununa ait olan şu ifadelerdir:Hz. Hüseyin anlatıyor: “Babama (Hz. Ali’ye) Resûlullah’ın dost ve arkadaşlarıyla olan münasebetlerini sordum. O da şöyle cevap verdi: “Resûlullah (s.a.s) her zaman güler yüzlü, yumuşak huylu ve nazikti. Asla kötü huylu, katı kalpli, bağırıp çağıran, çirkin sözlü, kusur bulan ve cimri bir kimse değildi. Hoşlanmadığı şeyleri görmezlikten gelir, kendisinden beklentisi olan kimseleri hayal kırıklığına uğratmaz ve onların isteklerini boşa çıkarmazdı…” (Tirmizî, Şemâil, 160) |
| 5 | Çevresindekiler tarafından güler yüzlü oluşuyla tanınan Peygamber Efendimiz (s.a.s) tebessümün sadaka olduğunu belirtmişti. (Tirmizî, Birr, 36)Onun yüzünden tebessüm hiç eksik olmamıştı. (Buhârî, Cihâd, 162)O aynı zamanda kendisine yapılan meşru ve makul hiçbir talebe “hayır” demezdi. (Müslim, Fedâil, 56) |
| NOT | Rahmet Elçisi, kendisinden makul ve meşru bir şey isteyeni asla geri çevirmemişti. (Buhârî, Edeb, 39) Yanında verebileceği bir şeyler varsa vermiş; yoksa başka zaman vereceğini söyleyerek isteyen kişinin gönlünü almıştı. (Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 105) Peygamberimizin sadece Mekke’nin fethi günü takındığı tutum bile onun mükemmel şahsiyetinin en açık göstergesi olarak yeter. Zira o, Mekke’ye büyük bir güçle girmişti ve bir vakitler Mekkeliler onları Mekke’nin sokaklarında abluka altında tuttuktan sonra; amcalarını, amca çocuklarını, dostlarını ve kendisine arka çıkanları öldürmüş, arkadaşlarına işkencenin her türünü reva görmüşlerdi. Kendisini yaralamış, türlü baskıları tattırmış; hakaretler yağdırmış, suikast için işbirliği yapmışlardı. Peygamberimiz Mekke’ye lider olarak girdiğinde onlara bir konuşma yapmış ve onları affettiğini ifade etmek için şöyle demişti: “Kardeşim Yusuf’un dediği gibi diyorum; bugün sizi kınamak yok; Allah sizi affetsin; çünkü O, rahmet edenlerin en merhametlisidir.” (İbn Sa‘d, Tabakāt, II, 142) “Gidiniz, hepiniz serbestsiniz!” (İbn Kesîr, es-Sîre, III, 570). |
| 6 | Sevgili Peygamberimiz, Rabbimizin yarattığı her varlığı değerli gördüğü gibi kendisine de gereken değeri verirdi.Kendisine, ailesine ve çevresine gösterdiği saygı nedeniyle öz bakımına dikkat ederdi.Yıkandıktan sonra güzel kokular sürünerek toplum içine çıkması (Ebû Dâvûd, Tereccül, 2),Diş temizliğine önem vermesi (İbn Hanbel, III, 446) çevresindekilere saygısını gösteren sünnetlerindendi. |
| NOT | Hz Peygamber, insanlara gösterdiği saygıdan dolayı yıkandıktan sonra güzel kokular sürünerek toplum içine çıkardı. (Ebû Dâvûd, Tereccül, 2) Allah Resûlü, bir insan olarak kişisel bakımına özen gösterir, temiz ve güzel görünmek için çeşitli eşyalar kullanır ve bir yolculuğa çıktığında da bunları yanında götürürdü. Onun (s.a.s) gece uyandığında bile kullandığı (Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, I, 54), biri demirden (Buhârî, İsti’zân, 11) diğeri fildişinden olan iki tarağı vardı. (Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, I, 54)Resûlullah (s.a.s) eşyalarını sağ eliyle ve malı verenin Allah olduğu bilinciyle kullanırdı. O, kullanılan eşyaların kişiyi manevî duygulardan uzaklaştıracak ve sürekli dünyayı hatırlatacak şekil ve özelliklere sahip olmamasına özen göstermişti. Rahmet Peygamberi aşırı refah arzusu ve arayışı içinde olmamış aksine her zaman mütevazı bir tutum sergilemişti. (Hadislerle İslâm, c. 6, s. 349) Peygamberimizin eşya kullanımı konusundaki tavrını sadelik, ihtiyacı giderme, tertiplilik ve temizlik olarak sıralamak mümkündür. (Hadislerle İslâm, c. 6, s. 350) Allah’ın Elçisi temizliğe o kadar önem verirdi ki, onun bu husustaki hassasiyetine dair pek çok rivayet bulunur:Resûlullah, mescitte itikâfta iken bile saç temizliğini ihmal etmemişti. (Muvatta’, İ’tikâf, 1)Mikdâm b. Şureyh’in naklettiğine göre, babası (Şureyh b. Hânî) şunları anlatmıştır: “Âişe’ye, “Peygamber (s.a.s) evine girdiği vakit ilk önce ne yapardı?” diye sordum. “Misvak kullanırdı.” dedi.” (Müslim, Tahâret, 43)Bazı sahâbîler, özellikle oruçluyken Peygamber Efendimizin günde kaç defa dişlerini misvakladığını sayamadıklarını söylemişlerdir. (İbn Hanbel, III, 446) Peygamber Efendimiz sadece gece uykusundan kalktığında değil, gündüz uykusunun ardından da mutlaka abdestten önce dişlerini temizlerdi. (Müslim, Tahâret, 48) Ashâb-ı kirâmın beyanlarına göre, Peygamber Efendimiz dişlerini temizlemek için geceleyin birkaç kez misvaklardı. (Nesâî, Kıyâmü’l-leyl, 39) Gece teheccüd namazı kılmak için her kalkışında namazdan önce mutlaka misvak kullanırdı. (Buhârî, Teheccüd, 9) Gece kalkınca önce tuvalet ihtiyacını giderir sonra da dişlerini temizlerdi. (Ebû Dâvûd, Tahâret, 30) Gün içinde süt içtikten sonra ağzını suyla çalkalamayı alışkanlık hâline getirmişti. (Buhârî, Vudû’, 52) |
| 7 | Efendimizin saygı anlayışı, çevresiyle iletişimine de yansımıştı:Onun ne kadar hoşgörü sahibi olduğuna Enes b. Mâlik’in şu sözleri şahitlik ediyordu:“Allah’a yemin olsun ki, ben kendisine on yıl hizmet ettim. Yaptığım bir işten dolayı, “**Niye böyle yaptın**?”, yapmadığım bir işten dolayı da, “**Niçin böyle yapmadın**?” dediğini hatırlamıyorum.” (Buhârî, Vesâyâ, 25) |
| NOT | Bir defasında bir bedevî Hz. Peygamber’e gelerek kaftanını şiddetle çekmiş ve kendisine bir şeyler verilmesini istemişti. Resûlullah, canını acıtmasına rağmen, bedevînin bu kaba davranışına olumsuz bir tepki göstermemiş, hatta ona şefkatle bakıp gülümsedikten sonra kendisine bir miktar mal verilmesini emretmişti. (Buhârî, Libâs, 18)Hıristiyanların, Müslümanların mescidinde ibadet etmesine izin vermesi Peygamberimizin hoşgörü vasfının yansımasıydı: “Heyetler Yılı” olarak anılan hicretin dokuzuncu yılında ise Necrân Hıristiyanlarının temsilcileri Medine’ye gelmişlerdi. Bu grup, Resûlullah’la görüşmek için Mescid-i Nebevî’ye girdi, ibadet vakitleri gelince doğu istikametine dönüp ibadet etmeye hazırlandı. Sahâbîler onlara engel olmak istedi. Fakat Rahmet Peygamberi, onların serbest bırakılmasını ve ibadetlerini yapmalarına müsaade edilmesini emretti. (İbn Sa’d, Tabakât, I, 357) |
| 8 | Örnek yaşantısıyla merhameti ümmetine aşılardı Rahmet Elçisi:**“Andolsun size öyle bir peygamber gelmiştir ki, sizin sıkıntıya uğramanız ona pek ağır gelir. O, size çok düşkün, müminlere karşı çok şefkatli ve merhametlidir.”** (Tevbe, 9/128)Öyleyse Peygamberini örnek alarak rahmetle kuşanan mümin, gerektiğinde zalime bile yardım eder.Nasıl mı? Onun zulmüne engel olarak… Onu hatasından vazgeçirmeye çalışarak… |
| NOT | Resûlullah cana yakın, yumuşak huylu ve kolaylaştırıcı kimselerin cehennemden uzak olacağını (Tirmizî, Sıfatü’l-kıyâme, 45), yumuşak huydan mahrum kimsenin ise hayırdan da mahrum kalacağını bildirmiştir. (Müslim, Birr, 74)İnanan insan, Peygamberinin yolundan gitmek istiyorsa kendisinden zayıf ve güçsüz olana karşı üstünlük taslamamalı, sahip olduğu güzelliklerin Allah’ın bir lütfu olduğunu unutmamalı ve bilmelidir ki:“**Kişiye Müslüman kardeşini küçük görmesi kötülük olarak yeter...**” (Müslim, Birr, 32)Resûlullah (s.a.s), dostlarına hitap ettiği bir konuşmasında yardımsever bir şahsiyete sahip olma hususunda da şöyle buyurdu: “Zalim de olsa mazlum da olsa kardeşine yardım et.” Bunun üzerine birisi, “Ey Allah’ın Resûlü! Eğer mazlum ise yardım ederim, ancak zalimse ona nasıl yardım edeceğim?” dedi. Resûlullah buyurdu ki, “Onu zulümden uzaklaştırırsın veya onun zulmüne engel olursun. İşte bu ona yapacağın yardımdır.” (Buhârî, İkrâh,7) |
| 9 | Kötülüğe seyirci kalamaz, Peygamberinin tavsiyelerine kulak verir mümin:**“Sizden herhangi biriniz bir kötülük görürse onu hemen eliyle değiştirsin. Buna gücü yetmiyorsa diliyle değiştirsin, ona da gücü yetmiyorsa kalbiyle tavır koysun. Bu ise, en azından yapılması gerekendir.”** (Müslim, Îmân, 78)Şahit olduğu zulme engel olamıyorsa da sessiz kalmaz.Mümince bir duruş sergiler.Mazlum coğrafyalarda zulüm altında yaşamaya çalışan insanların uğradığı haksızlıklara karşı duyarsız kalmaması gerektiğini bilir. |
| 10 | Zalimin zulmünü önlemedikçe size de kurtuluş yoktur!” (Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 5) uyarısını unutmaz! Din kardeşinin haksızlığa uğradığını gördüğünde aklına gelen şu hadisle ürperir:“Müminler, birbirlerini sevmede, birbirlerine merhamet ve şefkat göstermede, tıpkı bir organı rahatsızlandığında diğer organları da uykusuzluk ve yüksek ateşle bu acıyı paylaşan bir bedene benzer.” (Müslim, Birr, 66) |
| NOT | Mümin şu nebevi çağrıyı hatırından çıkarmaz: “İnsanlar bir zalimi görürler de onun zulmüne engel olmazlarsa, Allah’ın onları genel bir azaba uğratması kaçınılmazdır.” (Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 5; Ebû Dâvûd, Melâhim, 17) Şahit olunan haksızlıklara sessiz kalmamanın önemi konusuna işaret eden ayetler ve hadislerde, geçmiş kavimlerin yaptıkları hataların anlatıldığına dair örnekler bulmak mümkündür. Örneğin, Kur’an’da Yahudilerin helak olma sebebi olarak bildirilir zulme dur dememeleri. Onlar günah işleyenleri önce uyarır, fakat daha sonra yapılanlara aldırış etmeden uyardıkları kişilerle hiçbir şey olmamış gibi aynı meclise dâhil olurlardı. Kur’an, “Onlar birbirlerini işledikleri kötülüklerden vazgeçirmeye çalışmadılar.” (Mâide, 5/79) diyerek İsrâiloğulları’nı bu yaptıklarından ötürü kınamış, onların durumunu ashâbına anlatan Resûlullah (s.a.s) da heyecanla, “Hayır! Hayır! Zalimin zulmünü önlemedikçe size de kurtuluş yoktur!” buyurmuştur. (Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 5)Günümüzde de Gazze kanayan yarasıdır müminlerin. Onların her duasında yer alır ümmetin mazlum kardeşleri. Boykot ürünlerini almama konusunda da duyarlıdır inananlar. “Sadece benim alışverişimle Gazzeli kardeşlerim ne kadar zarara uğrayabilir ki!” diye düşünmezler.  |
| 11 | Hz. Peygamber, hayatı boyunca inandığı doğrulardan ödün vermeden yaşamıştı. Nitekim bir gün Safâ tepesine çıkmış ve bütün Kureyş’e seslenerek şöyle sormuştu: “Ne dersiniz, size şu dağın arkasından (sizinle savaşmak üzere düşman) atlılar geliyor diye haber versem bana inanır mıydınız?” Onlar da şu unutulmaz cevabı vermişti: “Biz senin hiç yalan söylediğini görmedik.” (Buhârî, Tefsîr, (Leheb) 1) |
| NOT | Resûlullah’ın (s.a.s) her zaman doğruyu söylediği onu tanıyan kâfirler tarafından bile çeşitli vesilelerle itiraf edilmiştir. (Müslim, Cihâd ve siyer, 74)Hz. Peygamber, Müslümanların da doğru sözlü insanlar olmasını arzu etmişti. Yalan söyleyenlerin acı akıbetlerini de bildirmiş, yalanları dolayısıyla kıyamet günü yüzlerinin kapkara olacağını söylemiştir. (İbn Hıbbân, Sahîh, XIII, 44) |
| 12 | Yalan konusunda da çok hassas davranırdı Allah Resûlü (s.a.s).İnsanları yalandan ve ona götürebilecek her türlü davranıştan sakındırırdı.Yalan, insan fıtratına aykırı olduğu için, saf bir mümin kalbi;Yalan söylenirken rahatsız olur,Doğruluk karşısında ise sükûnet bulur. (Tirmizî, Sıfatü’l-kıyâme, 60) |
| NOT | Peygamberimiz doğru sözlülük konusunda o kadar titizdir ki, “İnsanları güldürmek için yalan söyleyen kimselere yazıklar olsun.” (Ebû Dâvûd, Edeb, 80) buyurarak, şaka yaparak da olsa bir insanın yalanı terk etmediği sürece tam anlamıyla mümin olamayacağını haber vermişti. (İbn Hanbel, II, 353) Mümin yalan söyler mi?” sorusuna şu cevabı vermişti: **“Konuştuğu zaman yalan söyleyen kimse, Allah’a ve âhiret gününe (tam mânâsıyla) inanmamıştır.”** (Müttakî el-Hindî, Kenzü’l-ummâl, III, 874)Sevgili Peygamberimizin, doğruluğu tavsiye eden pek çok hadisi vardır: “Doğruluktan ayrılmayın. Çünkü doğruluk (insanı) iyiliğe, iyilik de cennete götürür. Kişi devamlı doğru söyler ve doğruluktan ayrılmazsa Allah katında “doğru/sıddîk” olarak tescillenir. Yalandan sakının! Çünkü yalan (insanı) kötülüğe, kötülük de cehenneme götürür. **Kişi devamlı yalan söyler, yalan peşinde koşarsa Allah katında “yalancı/kezzâb” olarak tescillenir**.” (Müslim, Birr, 105)“Her duyduğunu söylemesi kişiye yalan olarak yeter!” (Ebû Dâvûd, Edeb, 80)“Seni şüphelendireni bırak, şüphelendirmeyene bak. Çünkü doğruluk kalbin (tereddütsüz biçimde) huzura ermesidir. Yalancılık ise şüpheden ibarettir.” (Tirmizî, Sıfatü’l-kıyâme, 60)Yalan konusunda çok hassas davranan Allah Resûlü (s.a.s), insanları yalandan ve ona götürebilecek her türlü davranıştan sakındırmıştı. Hatta bunlara, birçok kimsenin önemsemediği, çocuklara yalan söylemeyi ve yalan söyleyerek şaka yapmayı da dâhil etmiştir. Nitekim bir defasında Resûlullah (s.a.s), bir annenin çocuğunu çağırıp, “Gel sana bir şey vereceğim.” dediğini işitince kadına, “Ona ne vereceksin?” diye sormuş, “Kuru hurma.” cevabını alınca da şöyle buyurmuştu: “Dikkatli ol, ona bir şey vermemiş olsaydın, bu senin için bir yalan olarak yazılacaktı.” (Ebû Dâvûd, Edeb, 80) |
| 13 | O en güzel insanın (s.a.s) birkaç özelliğini sıralayabildik ancak. Daha yakından tanımaya çalıştık kâinatın gözbebeğini.Peki biz? Kendi karakterimizi nasıl inşa etmeli ve ahlakımızı nasıl şekillendirmeliyiz? Haydi! Onun yolunda dosdoğru yürümek için önce kendimizi tanıyalım ve davranışlarımızı nasıl şekillendireceğimize bir bakalım… |
| 14 | İnsanın şahsiyeti bir ağaca benzer. Çocukluk ve gençlik bahardaki bir fidandır adeta. Zamanla tomurcuklar açar, çiçeklenir.Sulandıkça yeşerir ve serpilir. Şahsiyet ağacının kökünü yeşerten imandır, tıpkı bir ağacın yeşermesini sağlayan su gibi…Dalları salih amelle kuvvetlenir, serpilir. Meyveleri ise güzel ahlakla olgunlaşır, tatlanır ve lezzet kazanır. |
| 15 | Peki… Güzel davranışlarımız ve salih amellerimiz nasıl mı değerli olur?Davranışlarımızı sürekli ve düzenli hale getirerek… **“Allah’ın en sevdiği amel az da olsa devamlı olandır.” (**Müslim, Müsâfirîn, 218) |
| NOT | Bir ayet-i kerimede bizlere her durumda Allah Resûlünü örnek almamız konusunda “Andolsun ki Allah Resûlünde sizin için Allah’a ve ahiret gününe kavuşmayı uman, Allah’ı çokça zikreden kimseler için güzel bir örnek vardır.” buyurulmuştur. (Ahzâb, 33/21)O’nu en doğru şekilde örnek almak istiyorsak amellerimizde istikrarlı olmaya ve niyetlerimizin güzel olmasına özen göstermeliyiz. Amellerin kabulünde niyet, ölçüt olarak belirlenmiştir. Eğer niyet Allah içinse amel makbul ve kıymetlidir; aksi hâlde ise hiçbir kıymeti yoktur: “Ameller ancak niyetlere göre değerlenir.” (Buhârî, Bed’ü’l-vahy, 1, Îmân, 41; Müslim, İmâre, 155)Ayrıca, iyi niyetle başlanan bir amelde zaman zaman niyetin değişebileceği unutulmamalıdır. Bu nedenle niyeti sık sık kontrol etmek ve düzeltmek son derece önemlidir. Unutmamalıdır ki amelleri değerli kılan niyettir. |
| 16 | Güzel davranışların devamlı olmasında yolda beraber yürüyeceğin arkadaşların etkilidir, unutma! Güzel ahlak yolculuğunda arkadaş seçimine dikkat etmek bu sebeple önemli belki de:“**Kişi dostunun dini üzeredir. Bu yüzden her biriniz, kiminle dostluk ettiğine dikkat etsin.**” (Tirmizî, Zühd, 45) |
| NOT | İnsanın şahsiyetinin inşasında arkadaş seçimi son derece önemlidir. Burada Hz. Peygamberin (s.a.s) en yakın dostu Hz. Ebubekir’i, onun Sevgililer sevgilisine olan bağlılığını ve Resûlullahın da ona karşı samimi yaklaşımını örnek almak gerekir. Unutmayalım ki kişi sevdiği ile beraberdir. (Buhârî, Edeb, 96) |
| 17 | Önemli olan arkadaşlarımızın sayıca çok olması mı? Yoksa bizi iyiye, doğruya yönlendiren dostlara sahip olmak mı?Peygamberimizin arkadaşları belki sayıca çok değildi ama her zaman onun yanındaydı.Kur’an’ın anlattıklarını yaşamaya gayret eden insanlardı onlar.Neydi o güzel dostların özellikleri? |
| NOT | Sahabiler, Kur’an’ın hükümlerini büyük bir özveriyle yaşarlardı. İnançları uğruna, Rablerinin rızası için malını, ailesini, canını feda etmekten geri durmayan kimselerdi. Kısacası onlar kitaba uyan kimselerdi, kitabına uydurmaya çalışan değil, öyle değil mi? Çünkü onlar, inancı ve değerleri için yaşar, bunların uğruna gerekirse her şeyini seve seve feda edebilir, bunları tüm insanlığa kazandırmaya gayret ederdi. Zaman zaman hata da edebilir, ancak farkına vardığı anda bir daha bile isteye tekrarlamamak üzere hatasından vazgeçer ve onu telafi etmeye çalışırdı Resûlullah’ın sahabesi. **Zaten Kur’an hatasız insan var etmeyi amaçlamaz, aksine hata ettiğini fark ettiğinde ondan vazgeçebilen insanı över**. (Nisâ, 4/17, 48; Mâide, 5/39; Zümer, 39/53; Furkân, 25/70)Ashabın inancı şerbetli tatlıya benzetilebilir. İnanç tatlının hamuruysa, ahlak ve ibadet de onun şerbeti gibidir. Zira sadece iman; ahlak ve ibadetten yoksun bir iman şerbetsiz bir tatlı gibidir, ne yenir ne ikram edilir. İşte bu nedenle Kur’an sıklıkla iman eden ve salih amel işleyenler diye bunları birlikte dile getirir. |
| 18 | Kur’an, tıpkı sahabeden beklediği gibi bizlerden de bekler inancımız doğrultusunda güzel davranışlar sergilememizi.Kendisi için ne istiyor, neyi seviyor, neden hoşlanıyorsa Müslüman kardeşi için de aynısını ister, Peygamberinin izinden yürüyen kişi: “**Sizden biriniz kendisi için istediğini kardeşi için de istemediği müddetçe hakkıyla iman etmiş olmaz**.” (Buhârî, Îmân, 7)Yine kendisi için neyi istemiyor, neden hoşlanmıyorsa aynı duyguları Müslüman kardeşi için hisseder… |
| NOT | Mümin, kendisi için ne istiyor, neyi seviyor, neden hoşlanıyorsa Müslüman kardeşi için de aynısını istemelidir. Mesela bir öğretmen sınıfa girdiğinde, “Bu öğrenciler benim ailemden birisi olsaydı, oğlum ya da kızım olsaydı, öğretmenimizin onlara nasıl hitap etmesini, derse nasıl hazırlanmasını, dersi nasıl anlatmasını ve öğrencilere nasıl davranmasını isterdim?” şeklinde düşünebiliyorsa hadis-i şerifin manasına göre davranıyor demektir. Aynı şekilde öğrenciler de “Acaba öğretmenimin yerinde ben olsaydım öğrencilerimin nasıl olmasını isterdim?” şeklinde düşünerek buna göre hareket ettiklerinde bu hadisin ruhuna uygun hareket etmiş olurlar. Aslında bu durum, ev içinde eşler arasında, iş yerlerinde, kamu kurumlarında, fabrikalarda kısaca insanın olduğu her yerde geçerlidir. İslam ahlakını yaşama çabasında olan mümin, günah işlemekten son derece sakınır. İyilik yapma konusunda da her fırsatı değerlendirir: Peygamberimiz bir sahabiye: “Eğer yaptığın iyilik seni sevindiriyor, yaptığın kötülük de seni üzüyorsa sen müminsin.”demişti. Sonra adam günahın ne olduğunu sorunca Resûlullah şöyle buyurmuştu: “Bir şey gönlünü huzursuz ediyorsa onu bırak.” (Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 5/253, 255) Burada mümin bir kimsenin yaptığı iyiliğe sevinmesi, günaha üzülmesi iman alameti olarak zikredilmiştir. |
| 19 | Allah’ın sevgisine layık bir kul olmaktır Müslümanın hedefi.Peygamberinin yolundan yürümektir yegâne amacı…Hz. Peygamber’in sünnetine uyarak kişiliğini inşa etmeye çalışır. Allah’a ve Peygamberine yürekten bağlıdır. |
| NOT | Peygamberine gönülden bağlı olan insan davranış konusunda olduğu gibi ibadet konusunda da onun neler yaptığını öğrenir ve elinden geldiği kadar uygular onun yaptığı ibadetleri. Ondan dualar öğrenmeye çalışır ve duayla doldurur her anını. Kişiliğimizin inşasında ibadetlerin önemi yadsınamaz: “Kitaptan sana vahyedilenleri oku, namazı özenle kıl. Kuşkusuz namaz hayâsızlıktan ve kötülükten meneder. Allah’ı anmak her şeyden önemlidir. Allah yaptıklarınızı bilir.” (Ankebut, 29/45) |
| 20 | İnsan tanıdıkça sever birini. Sevdikçe daha çok anar. Sevdiğini anmak için her fırsatı kollar. Peygamberimiz günün her anında Allah’ı zikretmek için bahaneler arardı adeta! |
| NOT | Rahmet Elçisi (s.a.s), “Allah'ı sürekli zikrederdi. Günlük hayatta zikir için her fırsatı değerlendirir, elbisesini giyerken, devesine binerken, bir yokuş inişinde veya çıkışında, yatağına yatarken ve uykudan kalkarken, tuvalet ihtiyacını gidermeden önce ve giderdikten sonra, evden dışarıya adım atarken, kısacası her durumda dua eder, Allah’ı anardı. (Hadislerle İslâm, c.2, s.86)Her anını duayla değerlendiren Peygamberimizin tuvalete girmeden önce ve tuvaletten çıktıktan sonra bile dua ettiğini biliyor muydunuz? Bu duaları öğrenip okuyalım:“Hz. Peygamber (s.a.s) tuvalete girerken, "Allâhümme innî eûzü bike mine’l-hubüsi ve’l-habâis" (Allah'ım! Her türlü pislikten ve necasetten sana sığınırım.” derdi.” (Buhârî, Deavât, 15) Tuvaletten çıktıktan sonra “Elhamdü lillâhi’llezî ezhebe anni’l-ezâ ve âfânî” (Üzerimden sıkıntıyı kaldıran ve bana afiyet veren Allah’a hamdolsun.) derdi. (İbn Mâce, Tahâret, 10)Yine tuvaletten çıktıktan sonra, “Ğufrânek” (Senden bağışlanma dilerim.) derdi. (Ebû Dâvûd, Tahâret, 17) |
| 21 | Dua etmek için özel bir zamana ve mekâna ihtiyaç yok aslında!Bir insan düşünelim ki aya baktığı zaman bile Rabbini hatırlıyor, yaratıcısına olan sevgisine şahit tutmak için ay ile konuşuyor! Aya bakarak şöyle derdi Sevgili Peygamberimiz:  **“…(Ey Hilâl!) Bizim Rabbimiz de senin Rabbin de Allah'tır.” (**Dârimî, Savm, 3) |
| NOT | Dua, sevgililer sevgilisi Peygamberimizin bütün hayatını kapsıyordu. O (s.a.s), dua ile yatar, dua ile kalkardı. Karşılaştığı tabiî olaylar karşısında bile Peygamberimizin dudaklarından dua eksik olmaz, her vesile ile Rabbine olan bağlılığını tazelerdi. (Hadislerle İslâm, c.2, s. 42)Allah Resulü (s.a.s) hilâli gördüğü zaman şöyle derdi: “Allâhü ekber! Allah’ım! Onu biz güvendeyken, iman etmişken, selâmetteyken, İslâm üzereyken ve Rabbimizin sevdiği işlerde başarılı olduğumuz hâldeyken üzerimize doğur. (Ey Hilâl!) Bizim Rabbimiz de senin Rabbin de Allah'tır. (Dârimî, Savm, 3)Peygamber Efendimiz uyumadan önce ve sonra bazı özel dualar etmiş, bu duaları bizim de okumamızı istemiştir. Hz Peygamber, her gece yatağa girdiği zaman iki elini birleştirerek, İhlas, Felak ve Nas sûrelerini okur ve ellerine nefes verirdi. Sonra iki eliyle vücudundan yetiştiği yerleri; başını, yüzünü, vücudunun önünü, arkasını sıvazlar ve meshederdi. Bunu üç defa tekrarlardı.” (Buhârî, Kur’ân’ın Fazîletleri, 1772) Gece uyandıktan sonra ise Âl-i İmrân sûresinin son on âyetini okuması onun uykuya dair özel uygulamalarına örnektir. (Buhârî, Tefsîr, (Âl-i İmrân) 20)Hz. Peygamber, uyumak istediği zaman sağ elini başının altına koyardı. (İbn Hanbel, I, 400) ve: “Allah’ım! Kullarını mahşerde topladığın veya mahşerde kaldırdığın gün beni azabından koru.” şeklinde dua eder; (Tirmizî, Deavât, 18) “Bizi doyuran ve içiren, ihtiyaçlarımızı gideren ve bizi meskenlerimizde barındıran Allah’a hamdolsun.” diye şükrederdi uyumadan önce. (Müslim, Zikir, 64) Hz. Peygamber bizlere yatacağımızda, “Rabbim, senin adınla yatağa bedenimi koydum ve senin vereceğin güç, kuvvet ve izinle o yataktan bedenimi kaldıracağım. Eğer ruhumu tutarsan ona rahmet et. Şayet ruhumu alıp götüreceksen salih kullarını muhafaza ettiğin yerde ruhumu muhafaza et.” diye dua etmemizi de tavsiye etmişti. (Tirmizî, Deavât, 20) |
| 22 | Mutluyken şükrederiz belki ama ya mutsuzken?Allah’ın yarattığı her şeye karşı nimet ve şükür içerisinde olan Hz. Peygamber (s.a.s) olmalı rehberimiz.O, hamdini, şükrünü asla gizlemezdi.Peygamberimizin kötü bir durumla karşılaştığında bile hamd ettiğini duymak oldukça şaşırtıcı değil mi? |
| NOT |  Çok güzel bir haber aldığımızda ilk kiminle paylaşmak ister insan? Tabii ki en sevdiğiyle. Peygamberimiz de sevincini Rabbiyle paylaşırdı. Resûl-i Ekrem (s.a.s), kendisini sevindiren bir olay olduğunda hemen Rabbine secde ederdi. (Şükür secdesi yapardı.) (İbn Mâce İkâmetü’s-salavât, 192)Yeni bir elbise giydiğinde bile şükredip dua eden bir Peygamberimiz var. Efendimiz (s.a.s), giydiği elbisenin ismini söyler ve “Rabbim, hamd sanadır, onu bana sen giydirdin. Senden onun hayırlı olmasını ve güzel işlerde kullanılmasını istiyorum. Onun şerrinden ve kötü işlerde kullanılmasından da sana sığınıyorum.” diye dua ederdi. (Ebû Dâvûd, Libâs, 1) Hz. Peygamber (s.a.s) hoşuna gitmeyen bir şey gördüğünde bile hamd eder, “Elhamdü lilâhi alâ külli hâl” “Her hâlükârda Allah’a hamdolsun.” derdi.” (İbn Mâce, Edeb, 55) |
| 23 | Sevgili Peygamberimiz, sıkıntılı bir durumla karşılaşınca ne yapardı acaba? Duyduğumuzda pek çoğumuz şaşıracağız büyük ihtimalle…“Peygamberimiz (s.a.s) sıkıntılı bir işle karşılaşınca (rahatlamak/inşirah bulmak için) namaz kılardı.” (Ebû Dâvûd, Tatavvu’, 22) |
| NOT | Bazen içimiz sıkılır, sıkıntımızı geçirecek eğlenceli bir şeyler bulmaya çalışırız. Peygamberimizin içi sıkıldığında ne yaptığını bilmek yine bizleri şaşırtacak. O (s.a.s), böylesi durumlarda istiğfar ederdi. Resûl-i Ekrem içini bir sıkıntı kaplayıp gönlü daraldığında Allah’tan hatalarını bağışlamasını dilerdi. (Müslim, Zikir, 41)Hz. Peygamber (s.a.s), Allah’a O’nun güzel isimleri (el-esmâü’l-hüsnâ) ile dua etmekten hoşlanırdı. (Hadislerle İslâm Cilt 2 Sayfa 56)Sıkıntılı anlarda namaz kılması da onun gönlünün hep Rabbine bağlı olduğunu gösteriyordu. |
| 24 | “Andolsun, size içinizden öyle bir peygamber gelmiştir ki, sizin sıkıntıya uğramanız ona ağır gelir, size çok düşkündür, müminlere karşı şefkat ve merhamet doludur.” (Tevbe, 9/128)Bizi bu kadar çok düşünen Peygamberimize olan sevgimizi nasıl kanıtlarız?Onu tanımak yeter mi? |
| NOT | Yüce Allah, Peygamberinin yolunu takip eden kullarını sever. Peygambere olan sevginin asıl kanıtı onun yolundan gitmeye gayret etmektir. Unutmamalıdır ki, Peygamberine karşı gelen, aynı zamanda Allah’a karşı gelmiş sayılır. (Enfâl, 8/13) Öyleyse, Peygamberin bildirmesi, Allah’ın bildirmesidir. (Tevbe, 9/3) |
| 25 | Peygamber Efendimizin sünnetlerine uymak, Allah’ı sevmenin bir göstergesi ve adeta bir ispatıdır.“**De ki: Eğer Allah’ı seviyorsanız bana uyun ki Allah da sizi sevsin ve günahlarınızı bağışlasın. Çünkü Allah çok bağışlayandır, çok merhamet edendir**.” (Âl-i İmrân, 3/31) |
| NOT | Sünnetlere uymak, aynı zamanda bağışlanmanın, günahlardan arınmanın ve Allah’ın sevgisini kazanmanın da şartıdır. Hayatımızı şekillendirirken Kur’an’a ve sünnete uymak bu açıdan önemlidir.  |
| 26 | **Öyleyse mümin;**Vicdan sahibi ve merhametlidir, adaletten ayrılmaz,Kötü zan, hile, aldatma, dedikodu ve iftiradan uzak durur.Milli ve manevi değerlerine bağlıdır.Sevgi, saygı ve şefkat doludur çevresine.Doğruluktan ödün vermez her ne olursa olsun. Dünyaya güzellikler yayar, yarınlara emin adımlarla yürür.  |
| 27 | Yaratılanların en değerlisi biz insanlarız. (İsrâ, 17/70)Öyle ki; melekler bile insanın üstünlüğünü kabul etmişti. (Bakara, 2/34) Bu üstün özellikleri korumak için kimleri örnek almalı yaşarken? Nasıl bir yol çizmeli?İnsanların en değerlisinin izinden giderek elbette…Her anımızda, her yerde. Sanal dünyada ve gerçek hayatta! |
| NOT | Güzel ameller, özünde samimiyet ve devamlılık taşırsa bir anlam ifade eder ve insanı olgunlaştırır. Beş vakit namaz, Ramazan orucu, zekât ve hac ibadetleri hayat yolunda, günlük ya da yıllık eğitim sisteminin, başka bir deyişle insanın olgunlaşma sürecinin bir parçasıdır. Efendimiz (s.a.s)’in hâl ve hareketleri tam da ideal insan tablosunu çiziyor öyle değil mi? Onun bireysel çıkarı için değil sadece Allah rızası için azim, sabır, cesaret ve fedakârlıkla koşturması; çevresindeki insanları, hatta gönderdiği mektuplarla ulaşmaya çalıştığı uzak diyarlardaki insanları Müslümanlığa kavuşturabilmek için yaptıkları… Hayatımızın her alanı Efendimizi hayatından alınacak örneklerle dolu olmalıdır. |
|  | **TEŞEKKÜRLER…** |

NOT: Bu sunum, DİB yayınları olan **Hadislerle İslam** ile **Hz. Peygamber ve Şahsiyet İnşası**

 isimli eserlerden istifade edilerek hazırlanmıştır.